
Tänä vuonna 400-vuotisjuhlaansa viettävä Böömin 
prinsessa Elisabeth (1618–1680) on 1600-luvun filo
sofinaisista1 tunnetuin, ja juhlavuotta vietetään tä-
män merkittävän ajattelijan ja vaikuttajan arvoisella 
tavalla. Paderbornin yliopistossa toukokuussa järjes-
tetty monitieteinen juhlakonferenssi kokosi yhteen 
filosofeja, jotka analysoivat Elisabethin argumen-
taatiota, ja historioitsijoita, jotka ruotivat tämän ar-
gumentaation aate-, tiede-, henkilö- ja sosiaalihis-
toriallisia konteksteja.2 1600-luvulla eli ja vaikutti 
monia filosofinaisia, joiden ajattelu on kahden vii-
me vuosikymmenen aikana saanut yhä enemmän 
huomiota (esim. Broad 2002; Hutton 2004; Broad & 
Green 2009; Broad 2015; Boyle 2017; Broad & Detlef-
sen [toim.] 2017), mutta Elisabeth on edelleen ainoa, 
johon säännöllisesti törmää myös sellaisissa filoso-
fianhistoriallisissa konteksteissa, joissa ei varta vas-
ten fokusoida naisiin.

Elisabethin maine filosofien parissa perustuu 
hänen vuosina 1643–1649 käymäänsä laajaan kirjeen-
vaihtoon René Descartesin (1596–1650) kanssa. 
Varsinkin Descartesin emootioihin ja moraalikysy- 
myksiin keskittyvää myöhäisfilosofiaa ei voi päte-
västi tutkia ilman että ottaa huomioon Elisabethin 
kirjeitä, ja näiden kirjeiden merkitys näkyy kiitettä-
västi viimeaikaisessa Descartes-tutkimuksessa (esim. 

Alanen 2003; Brown 2006). Elisabethin ja Descartesin 
ajattelun yhteen kietoutuminen on johtanut myös  
siihen, että vaikka Elisabeth ei elinaikanaan julkais-
sut mitään, niin hän on tänään vuosisatansa julkais-
tuin filosofinainen. Sen jälkeen, kun pitkään kadon-
neiksi oletetut kirjeet löydettiin ja julkaistiin 1879, 
ne on sisällytetty sekä Descartesin teosten standardi
editioon (Adam & Tannery [toim.] 1996) että lukui-
siin muihin editioihin ja käännöksiin.

Yhteen kietoutumisella on kuitenkin myös varjo-
puolensa, ja joitakin poikkeuksia lukuun ottamatta 
(esim. Shapiro [toim.] 2007) Elisabethin kirjeet ovat 
enemmän tai vähemmän piilossa teoksissa jotka 
kulkevat Descartesin nimissä. Tämä pätee myös kir- 
jeiden suomennoksiin, jotka sisältyvät Descartesin 
valikoitujen teosten viimeiseen osaan (Descartes 
2005). Teoksen johdanto tuo kyllä esille Elisabethin 
filosofista merkitystä (Reuter 2005), mutta luki-
jan täytyy tietää mistä etsiä ennen kuin saa kirjeet 
käsiinsä. Elisabethin ja Descartesin ajattelun yhteen 
kietoutuminen on saattanut vaikuttaa myös siihen, 
että tunnettuudestaan huolimatta Elisabeth on yksi 
niistä harvoista 1600-luvun merkittävistä filosofinai-
sista, joiden ajattelusta ei vielä ole julkaistu omaa 
monografiaa.

Elisabethin perintö
Martina Reuter

1  Suvi Kouri analysoi toisaalla tässä lehdessä upseerinaisten kokemuksia sukupuolen rakentumisesta ja perustelee sii-
nä valintaansa puhua upseerinaisista eikä totutummin naisupseereista. Olen omaksunut Kourilta tämän erinomaisen 
terminologisen ratkaisun ja puhun filosofinaisista ja ajattelijanaisista, en naisfilosofeista tai naisajattelijoista. 
2  Ks. https://historyofwomenphilosophers.org/event/elizabeth-of-bohemia-1618-1680-life-and-legacy-philosophy-
politics-and-religion-in-seventeenth-century-europe/

2 Martina Reuter | Sukupuolentutkimus–Genusforskning 31(2018): 2, S. 2–6

Pääkirjoitus



Naisverkostojen merkit ys

Toisaalta ajattelun yhteen kietoutumisen huo
mioimisella on ollut tärkeä metodologinen merkitys 
filosofian historiankirjoitukselle. Huomion kiinnit-
täminen vähemmän tunnettuihin ajattelijoihin ja 
esimerkiksi laajoihin filosofisiin kirjeenvaihtoihin, 
joihin osallistui niin miehiä kuin naisiakin, on osoit-
tanut, että filosofinen ajattelu ei ole harvojen suur-
miesten tuottamaa, vaan pohjimmiltaan kollektii-
vista toimintaa. Tämän metodologisen näkökulman 
omaksuminen ei tarkoita vain sitä, että käsityksem-
me ajattelun keskuksesta ja sen marginaalista muut-
tuu, vaan, kuten aatehistorioitsija Carol Pal asian il-
maisee, joudumme kyseenalaistamaan keskustan ja 
marginaalin käsitettä itsessään (Pal 2012, 5). Pal on-
kin kirjoittanut teoksen, jossa Elisabethin kirjeen-
vaihto Descartesin kanssa on vain yksi juonne mo-
nien joukossa ja päähuomio kiinnitetään seitsemän 
naisajattelijan verkostoon, johon Elisabeth kuului 
ja jonka jäsenet olivat kaikki tavalla tai toisella kyt-
köksissä Anna Maria van Schurmaniin (1607–1678).

Tämä uudelleen fokusointi on monella tapaa 
merkityksellinen. Elisabethin oma säilynyt näkemys 
sukupuolen merkityksestä rajoittuu pariin mainin-
taan sen mukanaan tuomista haitoista (Descartes 
2005, 175, 180), mutta Schurman otti aktiivisesti 
kantaa naisten koulutuksesta käytyyn keskusteluun 
sekä kirjeenvaihdossaan teologi André Rivetin (1572–
1651) kanssa että vuonna 1641 julkaistussa tutkiel-
massaan Dissertatio de ingenii muliebris ad doctri-
nam et meliores litteras aptitudine (Schurman 2009).  
Schurmanin kautta Elisabeth kytkeytyy aiempaa 
tiiviimmin feministisen ajattelun varhaishistoriaan. 
1600-luku oli tunnetusti filosofinen murroskausi, ja 
Descartesin filosofian puolustajana tunnetun Elisa-
bethin yhdistäminen Schurmaniin on merkityksel-
listä myös siksi, että nämä naiset on yleensä sijoitet-
tu vastakkaisiin filosofisiin leireihin. Schurman oli 
filologi, raamatuntutkija ja aristoteelinen ajatte-
lija, jonka tutkielma käyttää skolastista argumen-
taatiota osoittaakseen että oppineisuus on sovelias-
ta naisille. Elisabethin ja Schurmanin nuoruudesta 
vanhuuteen ulottuvan yhteydenpidon tarkempi 
analyysi osoittaa, että ”vanha” ja ”uusi” ajattelu 
kulki monen ajattelijan kohdalla rinnakkain, eikä 
murros ollut niin dramaattinen kuin usein esite-
tään.

Schurman tunnettiin ”Utrechtin tähtenä” ja 
”Alankomaiden Sapfona” (Pal 2012, 54). Hänen oppi-
neisuuttaan ihailivat myös sellaiset henkilöt kuten 
Rivet, jotka suhtautuivat yleisellä tasolla nihkeästi  
naisten kirjalliseen sivistykseen. Pal kiinnittää aivan 
oikein huomiota siihen, että ”poikkeusyksilöiden” 
ylistämistä saatettiin käyttää tasa-arvoisia koulu-
tusmahdollisuuksia vastustavana argumenttina  
pikemmin kuin naisten yleisen oppineisuuden 
puolustamiseksi (Pal 2012, 88). Samalla Elisabethin 
ja Schurmanin vuosisata oli vähitellen viriävän tasa-
arvokeskustelun aikakausi. On tärkeä huomata, että 
vaikka sukupuolten välinen tasa-arvo jäikin seuraa-
van vuosisadan vallankumoushuumassa veljeyden 
varjoon, tasa-arvosta puhuttiin 1600-luvulla usein 
nimenomaan naisten ja miesten välisenä tasa-arvo-
na. Selkeä esimerkki on Palin paikantamaan naisver-
kostoon myös kuuluneen Marie de Gournayn (1565–
1645) tutkielma De l’egalité des hommes et des femmes 
(Gournay 2002). Ensimmäisen kerran vuonna 1622 
julkaistun tutkielman otsikko on varsin varhainen 
tasa-arvo-termin esiintymä.

Uudelleentulkinnan haasteet

Tiedämme tänään paljon enemmän 1600- ja 1700- 
lukujen ajattelijanaisista kuin 20 vuotta sitten, mut-
ta heitä koskeva tutkimus on edelleen pitkälti oma 
tieteellinen keskustelunsa, jonka vaikutus laajem-
piin filosofianhistoriallisiin tulkintoihin on Elisa-
bethia lukuun ottamatta vasta alullaan. James Har-
ris mainitsee toimittamansa brittiläisen 1700-luvun 
filosofian käsikirjan johdannossa nimeltä usean fi-
losofinaisen, mutta Mary Astell (1666–1731) ja Mary 
Wollstonecraft (1759–1797) ovat ainoat, joiden ajat-
telua kirjan kirjoittajat ruotivat tarkemmin (Harris 
[toim.] 2013). Sarah Huttonin edellistä vuosisataa 
tarkasteleva British Philosophy in the Seventeenth 
Century (2015) on tähän mennessä ehkä kunnianhi-
moisin yritys integroida filosofinaisia koskeva tietä-
myksemme filosofianhistorialliseen yleisesitykseen. 
Tämä ei toki ole mikään sattuma: suuri osa Hutto-
nin mittavasta tutkimustyöstä on käsitellyt filosofi-
naisia ja näin luonut pohjan arvioida myös heidän 
yleisempää filosofista merkitystään. On myös hyvä 
huomata, että sekä Harrisin että Huttonin teokset 
on rajattu käsittelemään brittiläistä filosofiaa yhden  

3

pääkirjoitus



vuosisadan ajalta. Rajatumpi konteksti tarjoaa pa-
remmat mahdollisuudet käsitellä tätä kontekstia 
kokonaisuudessaan ja näin integroida myös aikai-
semmin marginaaliin sijoitettuja ajattelijoita.

Huttonin teos muistuttaa metodisesti Palin teos- 
ta. Hutton on myös aatehistorioitsija, joka eksplisiit-
tisesti lähestyy filosofian historiaa kuvaamalla ajat-
telua ja sen konteksteja, ei analysoimalla yksittäisiä 
argumentteja (Hutton 2015a, 5). Kuten Pal, Hutton 
fokusoi verkostoihin ja teosten sekä kirjeiden väli-
tyksellä käytyihin keskusteluihin. Tämä näkökulma 
mahdollistaa filosofinaisten integrointia, mutta on 
tietysti tärkeä huomata, että laaja kontekstia huo- 
mioiva näkökulma filosofian historiaan ei itsessään 
takaa että sukupuolikysymystä ja ajattelijanaisia 
huomioidaan. J. B. Schneewindin monessa mielessä  
erinomainen moderni klassikko The Invention of 
Autonomy (1998) on hyvä muistutus tästä tosiasias-
ta. Hän piirtää monipuolisen kuvan 1600- ja 1700-lu- 
kujen moraalifilosofiasta mainitsematta kuiten-
kaan yhtään naista. Schneewindin teos on, kuten 
olen toisaalla argumentoinut, hyvä esimerkki myös 
siitä, miten sukupuolikysymyksen ja filosofinaisten 
sivuuttaminen voi vääristää muilta osin pätevää filo-
sofianhistoriallista tulkintaa (Reuter 2018a; 2018b).

Katoavaiset naiset

Johtopäätöstensä mottona Pal lainaa Schurmanin 
kirjettä Rivetille, jossa Schurman toteaa, että histori-
an kuluessa muistot naisten nimistä ovat yhtä katoa-
vaisia kuin valtameriä halkovan laivan jälki (Pal 2012, 
266). On häkellyttävää, että oppinut nainen ymmärsi 
tämän jo vuonna 1637. Pohtiessaan naisten katoavai-
suuden syitä Pal lainaa Virginia Woolfin huomioita 
oman tilan ja oman tradition välttämättömyydestä 
(Woolf 1989; vrt. Heinämaa 2003; ks. myös O’Neill  
1998). Historioitsijan kutsumuksensa mukaisesti Pal 
ymmärtää oman historiallisen tilan ja sen puutteen 
hyvin konkreettisesti: koska naisia ei heidän verkos-
toitumisestaan ja älyllisestä aktiivisuudestaan huo-
limatta otettu Royal Society:n jäseniksi, he puuttu- 
vat myös tämän vaikutusvaltaisen brittiläisen tiede- 
akatemian mittavista arkistoista (Pal 2012, 280–281).

Vinoutuneen filosofianhistoriankirjoituksen 
korjaamiseksi tarvitaan sekä historioitsijoita, jotka 

tarkan ja odottamattomiin paikkoihin ulottuvan 
arkistotyön avulla löytävät kadonneiden ajattelijoi-
den jälkiä ja osaavat näiden jälkien avulla rekonst-
ruoida ajattelun konteksteja, että filosofeja, jotka 
osaavat analysoida löytyneiden ajattelijoiden argu- 
menttien pätevyyttä ja filosofista painoarvoa. Elisa-
bethin kunniaksi järjestetty konferenssi oli erin-
omainen esimerkki tästä monitieteisestä lähesty-
mistavasta.

Monitieteisyys onkin yksi sukupuolentutkimuk-
sen ominaispiirre, ja näemme tässä, miten se toteu-
tuu filosofian historian feministisen uudelleentul-
kinnan kohdalla. Samalla monitieteisyys tarjoaa 
tärkeän näkökulman myös filosofian historiografial
le, jossa on liian usein totuttu asettamaan filosofi-
nen argumentaationanalyysi ja aatehistoriallinen 
lähestymistapa vastakkain. Tämä vastakkainaset-
telu on näennäinen ja sen luominen on haitallis-
ta silloin kun haluamme ymmärtää filosofinaisten 
merkitystä (vrt. Hutton 2015b). Kuten 1600-luvul-
la, tieteen tekeminen on tänäänkin kollektiivista 
toimintaa ja tiedonmuotojen eriytymisen myötä on 
tullut yhä tärkeämmäksi, että tiettyä aihealuetta – 
kuten 1600-luvun filosofinaisia – tutkiva tieteellinen 
yhteisö pitää sisällään monien erilaisten lähestymis-
tapojen ja tutkimusmetodien osaajia.

Filosofianhistorian feministinen uudelleentul-
kinta asettaa haasteita myös feministiselle teorialle,  
jonka piirissä on totuttu näkemään filosofian histo-
ria miehisenä valtarakenteena ja jossa varsinkin 
Descartesin metafysiikkaa ja epistemologiaa on 
usein pidetty feministisestä näkökulmasta tarkastel-
tuna ongelmallisena (esim. Lloyd 1984; Bordo 1987). 
Niin kutsuttu karteesiolainen dualismi ja Descarte-
sille usein attribuoitu positivistissävyinen episte-
mologia ovat toki olemassa, ja nämä ovat monella 
tapaa ongelmallisia filosofisia kantoja, mutta jotta 
kritiikki kohdistuisi oikein, on tärkeä huomata, että 
nämä kannat ovat pikemminkin 1900-luvun filo-
sofianhistoriankirjoituksen kuin 1600-luvun tuot-
teita. Näiden Descartes-tulkintojen näkeminen 
1600-luvun filosofian keskeisenä antina edellyttää 
vinoutuneen historiantulkinnan, ja on olemassa 
vaara, että feministinen kritiikki osaltaan ylläpitää 
historiantulkintaa, josta naiset ja muut marginaali-
siksi mielletyt ryhmät on suljettu ulos.

4 Martina Reuter | Sukupuolentutkimus–Genusforskning 31(2018): 2, S. 2–6



Intersek tionaalisen analy ysin  
mahdollisuudet

Olen tässä keskittynyt filosofinaisiin tietoisena siitä, 
että sukupuoli ei tietenkään ole ainoa tekijä, joka 
on vaikuttanut ihmisten mahdollisuuksiin jättää 
jälkensä filosofian historiaan. Kun tarkastelemme 
1600-lukua sosiaalihistoriallisesta näkökulmasta, 
näyttää selvältä, että sääty on vaikuttanut ihmisen 
mahdollisuuksiin saavuttaa oppineisuutta vähin-
tään yhtä paljon kuin sukupuoli. Mutta on tärkeä 
huomata, että vaikutukset ovat erilaisia ja että ne 
miehet, jotka ovat alhaisesta syntyperästään huoli-
matta onnistuneet saavuttamaan oppineen asemaa, 
ovat jääneet historiankirjoihin helpommin kuin op-
pineet naiset. Tämä johtuu osittain juuri Palin pai-
kantamasta mekanismista: sukupuoli esti naisten 
pääsyn oppineisiin instituutioihin, ja siksi he puut-
tuvat myös näiden instituutioiden arkistoista.

Kuten tänään, sukupuoli, sääty tai luokka, uskon-
to, ihonväri ja kieli olivat kaikki merkittäviä tekijöi-
tä myös 1600- ja 1700-luvuilla. Näiden tekijöiden 
risteymien tutkiminen tarjoaa hyvin mielenkiin-
toisia mahdollisuuksia lukuisille intersektionaa-
lisille hankkeille, jotka vasta odottavat tekijään-
sä. Palin kadonneiden naisten jälkien metsästys 
tarjoaa meille pienen vilahduksen runoilija Phillis 
Wheatleysta, joka orjuudestaan huolimatta pystyi 
kouluttautumaan ja jonka runokokoelma julkaistiin  

metodistien naisverkostojen avulla Lontoossa 1772 
(Pal 2012, 273–274).

Meillä on tässä Sukupuolentutkimus-lehden 
numerossa ilo julkaista akshay khannan, Aino-
Kaisa Koistisen, Katariina Kyrölän ja Tuija Saresman 
yhteenveto viime syksynä Sukupuolentutkimuksen 
päivillä käymästään paneelikeskustelusta. Keskuste-
lu kurkottaa feminismien tulevaisuuteen, ja kirjoit-
tajat korostavat, miten tärkeää on huomioida femi-
nismit globaalissa moninaisuudessaan. Sama pätee 
myös silloin kun katsomme taaksepäin. Meidän on 
kiinnitettävä huomiota siihen, kenen me annamme 
puhua 1600-luvun puolesta. Feministisen filosofian-
historiantutkijan näkökulmasta toivon, että esimer-
kiksi affekteista kiinnostuneet lukisivat Spinoza-
tulkintojen lisäksi Elisabethin kirjeitä Descartesille 
ja että yhä useampi uusmaterialismin teoreetikko 
löytäisi 1600-luvulta Baruch Spinozan (1632–1677) 
ohella myös Margaret Cavendishin (1623? –1673) 
omintakeiset tulkinnat ihmisten ja eläinten saman-
kaltaisuudesta, materian sielukkuudesta ja vapau-
den ja välttämättömyyden suhteista (esim. Broad 
2002, 35-64; Boyle 2017; vrt. Spencer 2012).

Nyt toivotan kuitenkin ennen kaikkea mukavia 
lukuhetkiä tuoreen sukupuolentutkimuksen parissa!

Jyväskylässä 10.8.2018
Martina Reuter

Kirjallisuus

Adam, Charles & Tannery, Paul (toim.) (1996) Œuvres de 
Descartes 1–11. Pariisi: Vrin.

Alanen, Lilli (2003) Descartes’s Concept of Mind. Camb
ridge, Mass. & Lontoo: Harvard University Press.

Bordo, Susan (1987) The Flight to Objectivity: Essays on 
Cartesianism and Culture. Albany, NY: Pennsylvania 
State University Press.

Boyle, Deborah (2017) The Well-Ordered Universe: The 
Philosophy of Margaret Cavendish. Oxford: Oxford 
University Press.

Broad, Jacqueline (2002) Women Philosophers of the 
Seventeenth Century. Cambridge: Cambridge Uni- 
versity Press.

Broad, Jacqueline (2015) Mary Astell: An Early Modern 
Theory of Virtue. Oxford: Oxford University Press.

Broad, Jacqueline & Detlefsen, Karen (toim.) (2017) 
Women and Liberty, 1600–1800: Philosophical Essays. 
Oxford: Oxford University Press.

Broad, Jacqueline & Green, Karen (2009) A History of 
Women’s Political Thought in Europe, 1400–1700. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Brown, Deborah (2006) Descartes and the Passionate 
Mind. Cambridge: Cambridge University Press.

Descartes, René (2005) Teokset 4. Suom. Timo Kaitaro, 
Mikko Yrjönsuuri, Markku Roinila & Tuomo Aho. 
Helsinki: Gaudeamus.

5

pääkirjoitus



Gournay, Marie (2002 [1622]) Egalité des hommes et des 
femmes. Teoksessa Arnould, Jean-Claude, Berriot,  
Évelyne, Blum, Claude, Franchetti, Anna Lia, Tho- 
mine, Marie-Claire & Worth-Stylianou, Valerie 
(toim.) Œuvres completes 1. Pariisi: Honoré Champi-
on Éditeur, 962–988.

Harris, James A. (toim.) (2013) The Oxford Handbook of 
British Philosophy in the Eighteenth Century. Oxford: 
Oxford University Press.

Heinämaa, Sara (2003) Naisia filosofiassa! Teokses-
sa Heinämaa, Sara, Reuter, Martina & Yrjönsuuri, 
Mikko (toim.) Spiritus animalis: Kirjoituksia filosofian  
historiasta. Helsinki: Gaudeamus, 180–196. 

Hutton, Sarah (2004) Anne Conway: A Woman Philo
sopher. Cambridge: Cambridge University Press.

– – (2015a) British Philosophy in the Seventeenth Century. 
Oxford: Oxford University Press.

– – (2015b) “Blue-Eyed Philosophers Born on Wednes-
days”: An Essay on Women and History of Philo
sophy. The Monist 98, 7–20.

Lloyd, Genevive (1984) The Man of Reason: ‘Male’ and 
‘Female’ in Western Philosophy. Lontoo: Methuen.

O’Neill, Eileen (1998) Disappearing Ink: Early Modern 
Women Philosophers and their Fate in History. 
Teoksessa Kourany, Janet A. (toim.) Philosophy in a 
Feminist Voice: Critiques and Reconstructions. Prin-
ceton: Princeton University Press, 16–62.

Pal, Carol (2012) Republic of Women: Rethinking the 
Republic of Letters in the Seventeenth Century. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Reuter, Martina (2005) Johdanto. Teoksessa Descartes,  
René, Teokset 4. Suom. Timo Kaitaro, Mikko Yrjön-
suuri, Markku Roinila & Tuomo Aho. Helsinki: Gau- 
deamus, 7–22.

– – (2018a) Mary Wollstonecraft’s Contribution to the 
“Invention of Autonomy”. Teoksessa Bergès, Sandrine  
& Siani, Alberto L. (toim.) Women Philosophers on 
Autonomy: Historical and Contemporary Perspectives.  
London & New York: Routledge, 112–130.

– – (2018b) Mary Wollstonecraft och autonomins upp- 
komst: En studie i filosofihistoriens marginaliserings- 
mekanismer. Norsk filosofisk tidsskrift 53:2, 105–118.

Schneewind, J. B. (1998) The Invention of Autonomy: A 
History of Modern Moral Philosophy. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Schurman, Anna Maria von (2009 [1641]) Dissertatio 
de ingenii muliebris ad doctrinam et meliores litte-
ras aptitudine / Abhandlung üder die Befähigung 
des Geistes von Frauen für die Gelehrsamkeit und die 
höheren Wissenschaften. Kaksikielinen laitos, toim. 
& käänt. Michael Spang. Würzburg: Köningshau-
sen & Neumann.

Shapiro, Lisa (toim.) (2007) The Correspondence Between 
Princess Elisabeth of Bohemia and René Descartes. 
Engl. Lisa Shapiro. Chicago & Lontoo: University of 
Chicago Press.

Spencer, Jane (2012) “The Link which Unites Man with 
Brutes”: Enlightenment Feminism, Women and 
Animals. Intellectual History Review 22:3, 427–444.

Woolf, Virginia (1989 [1929]) A Room of One’s Own. San 
Diego & New York: Harcourt Brace Jovanovich.

6 Martina Reuter | Sukupuolentutkimus–Genusforskning 31(2018): 2, S. 2–6


